
1 

 

仏教考察 

Thinking of Buddhism 

 

宇野正三 

Shozo UNO 

 

有為
う い

と無為
む い

 

仏教と言えば、諸行無常や諸法無我などの文言
もんごん

が人口
じんこう

に膾炙
かいしゃ

している。併し、このような

理解は仏法の肯綮
こうけい

に中
あた

っているのであろうか。釈尊の直説
じきせつ

を伝えているとされる阿含
あ ご ん

経典

は次のように説いている。 

「世尊 諸
もろもろ

の比丘
び く

（出家得度して具足戒を受けた男性）に告げたまわく『当
まさ

に色
しき

（物質・

肉体）は無常なりと観
み

るべし。是の如く観るものは則ち 正
しょう

観
かん

とす。正観するものは則ち厭離
お ん り

を生ず、厭離するものは喜貪
き と ん

（貪り欲すること）尽く（無くなる）。喜貪尽くるものは心
しん

解
げ

脱
だつ

すと説く。是の如く受
じゅ

（感受作用）、想（表象作用）、行
ぎょう

（意志作用）、識（認識作用）は

無常なりと観る。是の如く観るものは則ち正観とす。』」（『雑
ぞう

阿含経』、大正蔵経、第 2 巻、

1 頁上）「色は無常なり、無常なるは即ち苦なり（無常であるので、持続的な安楽をもたら

さないから苦）、苦なるは即ち非我（無我）なり（苦が生じるのは真我が把握されていない

からである）、非我なるもの亦我所
が し ょ

に非ず（無常なものは本当の自己ではない）。是の如く観

るものを真実に正観すると名づく。」（同、大正蔵経、第 2 巻、2 頁上）「如来は二辺を離れ

て中道を説く、所謂此れ有るが故に彼有り、此れ生ずるが故に彼生ず。謂ゆる無明に縁
よ

りて

行
ぎょう

（潜在的形成力）有り、乃至
な い し

（かくして）、生老病死
しょうろうびょうし

憂悲
う ひ

悩
のう

苦
く

集まる、所謂此れ無きが故

に彼無し、此れ滅するが故に彼滅す。謂ゆる無明滅すれば則ち行滅し、乃至（かくして）、

生老病死憂悲悩苦滅す。」（同、大正蔵経、第 2 巻、67 頁上）「 聖
しょう

弟子
で し

は此の（色・受・想・

行・識から成る）五受
ご じ ゅ

陰
おん

（五蘊
ご う ん

）（身心
しんじん

を構成する五つの要素）を我
が

・我所に非ず（実体で

もないし、本当の自己でもない）と観ず。是の如く観ずる時、諸世間に於いて取 著
しゅじゃく

（ 執 着
しゅうじゃく

）

する所無し。取著する所無き者は自ら涅槃
ね は ん

（安心
あんじん

の境 界
きょうがい

）を得。我が生已に尽き、梵
ぼん

行
ぎょう

已

に立ち、所作已に作し、自ら後
ご

有
う

を受けざるを知らん（迷いの生存は終わった、仏道修行は

成就した、為すべきことは成し遂げた、もはや迷妄の生存に堕
だ

することはない、と知るであ

ろう）。」（同、大正蔵経、第 2 巻、70 頁中）「此の色は壊
え

する有り、受・想・行・識は壊す

る有るが故に我
が

に非ず、我所に非ず。」（同、大正蔵経、第 2 巻、16 頁下）「無常なるものは

是れ有為の行なり。」（同、大正蔵経、第 2 巻、20 頁中）「世尊は涅槃の為の故に弟子の為に

説法したまえり（釈尊は涅槃の境地に達せしめるために弟子に説法するのである）。」（同、

大正蔵経、第 2 巻、37 頁上）「一時
いっとき

、仏、波
ば

羅
ら

㮈
な

（ベナレス）の仙人住処鹿野
ろ く や

苑
おん

の中に住
とど

ま



2 

 

りたまえり。爾
そ

の時世尊、諸の比丘に告げたまわく、『四聖諦
ししょうたい

（四つの真理）有り、何等を

か四と為す。謂ゆる苦聖諦（迷いの生存は苦であるという真理）・苦集
くじゅう

聖諦（苦の原因は現

象への執着であるという真理）・苦滅聖諦（執着心を克服した、苦の無い涅槃の境地が理想

であるとの真理）・苦滅道 跡
どうしゃく

聖諦（八正道によって涅槃の境地に達することが出来るとの真

理）なり。若し比丘、苦聖諦に於いて、已
すで

に知り已に解
げ

し、苦集聖諦に於いて已に知り已に

断じ、苦滅聖諦に於いて、已に知り已に証し、苦滅道跡聖諦に於いて已に知り已に修せる、

是の如き比丘は、阿羅漢
あ ら か ん

と名づく。』」（同、大正蔵経、第 2 巻、104 頁中－下）「凡夫界とは

是れ無明
むみょう

界なり（迷っている人は真如
しんにょ

〔本体界〕に無知な人である）。」（同、大正蔵経、第

2 巻、117 頁上）「諸行は無常にして、皆是れ変 易
へんにゃく

の法（変化する存在）なり。」（同、大正

蔵経、第 2 巻、121 頁上）「若し比丘の諸の悪不善法生ずるは、一切皆無明を以て根本と為

す。（中略）無明とは無知なり。（中略）実の如く知らざるが故に邪見を起こす。（中略）若

し諸の善法の生ずるは一切皆、明
みょう

（真如に目覚めること）を以て根本と為す。（中略）実の

如く知らば是れ則ち正見なり。」（同、大正蔵経、第 2 巻、198 頁中－下）「一切の行は無常

なり。一切の行は不恒
ふ ご う

・不安・変易の法なり。諸比丘、一切の行に於いて厭離を生じ解脱を

求楽
ぐ ら く

すべし。」（同、大正蔵経、第 2 巻、243 頁中）「若し縁起
え ん ぎ

（現象は他の存在との依存関

係にあること）を見れば 便
すなわ

ち法（真理）を見、若し法を見れば便ち縁起を見る。」（『中阿含

経』、大正蔵経、第 1 巻、467 頁上）「阿難
あ な ん

、我
われ

本汝が為に六界
ろっかい

（六大）を説きぬ、地界
じ か い

・水・

火・風・空
くう

・識界なり。」（同、大正蔵経、第 1 巻、562 頁下）「無明に因
よ

りて則便
す な わ

ち漏
ろ

（煩

悩）有り。（中略）無明滅すれば漏便ち滅す。」（同、大正蔵経、第 1 巻、599 頁中－下）「阿

難、二界を見、如
にょ

真
しん

（存在の実相）を知る。有為界・無為界、阿難この二界を見、如真を知

る。」（同、大正蔵経、第 1 巻、723 頁下）「阿難、若しは比丘有りて因縁
いんねん

（因＝現象の直接

的原因、縁＝現象の間接的原因）及び従 因
じゅういん

縁起
ね ん ぎ

を見、如真を知る。此れに因りて彼有り、

此れ無ければ彼無し。此れ生ずれば彼生じ、此れ滅すれば彼滅す。」（同、大正蔵経、第 1 巻、

723 頁下）「現在に無為を得已
おわ

って、諸の憂畏
う い

を度
ど

せば（脱すれば）、決 定
けつじょう

して般
はつ

涅槃
ね は ん

なり

（必ず涅槃が得られる）。」（『 長
じょう

阿含経』同、大正蔵経、第 1 巻、127 頁上）「如来の法身は

敗壊
は い え

せず。」（『増壱
ぞういち

阿含経』、大正蔵経、第 2 巻、550 頁上）「有漏
う ろ

は是れ生死
しょうじ

、無漏
む ろ

は是れ

涅槃なり。」（同、大正蔵経、第 2 巻、659 頁上）「色は無常なり、無常なれば即ち是れ苦な

り、苦なれば即ち是れ無我なり。無我なれば即ち是れ空
くう

なり（実体性が無い）、空なれば彼

（色）は我
が

有
う

に非ず（実体には属さない）、我
が

は彼の有に非ず（実体は色ではない）。痛（受）・

想・行・識及び五
ご

盛
じょう

陰
おん

（五蘊）は皆悉く無常なり、無常なれば即ち是れ苦なり、苦なれば

無我なり、無我なれば是れ空なり、空なれば彼我
が

有
う

に非ず、我
が

は彼の有に非ず、我
われ

の教誡は

其
そ

の義是の如し。」（同、大正蔵経、第 2 巻、715 頁下）「一切諸行は皆空、皆 寂
じゃく

（本質に於

いては無相の涅槃の世界）にして、起こる者、滅する者皆是れ幻化
げ ん け

にして真実に有ること無

ければなり（生滅するものは幻の如きもので、真実の存在ではない）。」（同、大正蔵経、第

2 巻、742 頁上）「諸法を観察
かんざつ

し已って便ち空
くう

三昧
ざんまい

（無相の本体界を体得すること）を得、

已に空三昧を得ば、便ち阿
あ

耨
のく

多
た

羅
ら

三
さん

藐
みゃく

三
さん

菩提
ぼ だ い

（悟り）を 成
じょう

ぜん。」（同、大正蔵経、第 2 巻、



3 

 

773 頁下） 

有為・無為説は大乗経典にもある。「一切法とは略して二種有り、一には有為、二には無

為なり。」（『解
げ

深
じん

密
みつ

経
きょう

』、大正蔵経、第 16 巻、688 頁下） 

 有為（梵語 saṃѕkṛta）とは、「造られたもの」の意で、限定された、時間によって変化す

る現象存在を指す。無為（梵語 asaṃѕkṛta）とは、「造られたものではないもの」を意味し、

限定されておらず、変化しない永遠的・本体的存在を指す。永遠的存在は、時間的に制約さ

れていないから無限の存在である。無限は複数存在しないから、一なる存在である。時間的

存在は制約されているから有限的存在で、複数存在する。仏教では、存在界は、この有為と

無為から成っていると考える。仏教の重要な教説である「諸行無常」の行（梵語 saṃskāra）

は「形成されたもので、生滅変化する現象存在」を意味し、有為と同じものである。有為は

無為の限定によって生じる。これら両者の関係について『華厳経
けごんきょう

』を見てみよう。同経に於

いて、無為は法
ほっ

身仏
しんぶつ

である毘盧
び る

遮那仏
し ゃ な ぶ つ

（盧舎那仏
る し ゃ な ぶ つ

）と称される。 

「如来の境界は辺
へん

際
ざい

無く（時空的限りが無い）、世間にて自在なれば無上と称す。」（『華厳

経（六十巻）』、大正蔵経、第 9 巻、397 頁中）「仏身は空の如く尽くすべからず、無相無礙
む げ

にして 普
あまね

く示
じ

現
げん

し（至るところに現れる）、応現
おうげん

すべき所幻化の如く、神変
じんぺん

（仏の不思議な

働き）の 浄
じょう

音
おん

周
あま

ねからざる靡
な

し（仏の説法があらゆるところに響き渡る）。仏身の無辺なる

こと虚空
こ く う

の如く、智光の浄音も亦是の如し。」（同、大正蔵経、第 9 巻、399 頁中）「如来の

法身は法界
ほっかい

（本体界）に等しく、普く衆生に応じて悉く対現
たいげん

したまい、」（同、大正蔵経、第

9 巻、399 頁中）「如来の法身は甚だ弥曠
み こ う

なり、十方に周遍して涯
がい

際
さい

無し（法身＝本体界は

無限の世界である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、400 頁下）「衆生一たび如来の身
しん

を見たてま

つれば、悉く能
よ

く 衆
もろもろ

の煩悩を断除し、一切の諸の魔事を遠
おん

離
り

す、是を 清 浄
しょうじょう

の 妙
みょう

境 界
きょうがい

と

名づく（法身＝本体界を見れば正 覚
しょうがく

が得られる）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、400 頁下）「仏

界は無辺にして尽くすべからず。」（同、大正蔵経、第 9 巻、402 頁上）「盧舎那仏の大智海

は、光明普く照らして 量
かぎり

有ること無く、如実に真諦
しんたい

の法を観察して、普く一切の諸の法門

を照らす。」（同、大正蔵経、第 9 巻、405 頁下）「法身は一切の刹
せつ

（世界）に充満し、普く

一切諸法の雨を雨
ふ

らし、法相は不生
ふしょう

にして亦不滅なり、悉く一切諸の世間を照らす。（中略）

法身堅固にして壊すべからず、一切諸の法界に充満し、普く能く諸の色身を示現し、応に随

いて諸の群 生
ぐんじょう

（生きとし生けるもの）を化導したまう（教化して悟りに導く）。」（同、大正

蔵経、第 9 巻、408 頁上－中）「盧舎那仏の此土
し ど

は清浄にして衆宝もて成就し、辺際有るこ

と無し（無限である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、410 頁上）「一一の塵
じん

（極小のもの）の中

に、一切の刹を現ず。（極小のものも本体に於いて無限であるので、万象を包含する。）」（同、

大正蔵経、第 9 巻、410 頁下）「一切諸の世間は、皆妄想
もうぞう

より生ず（無明に基づく現象界は

迷妄の世界である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、424 頁下）「一切所 著
しょじゃく

無ければ、乃
すなわ

ち真の

如来を見たてまつる（現象への執着を断てば、法身を見ることが出来る）。」（同、大正蔵経、

第 9 巻、426 頁下）「法性は分別するに実に不可得なり（本体界は無限定の世界で、限定的

には把捉できない）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、428 頁上）「真実に二相無し（真実は二元対



4 

 

立を超えている）、法性は清浄なるが故に、法性は 自
おのずか

ら清浄にして、無相なること虚空の

如く、一切能く説くこと無し。」（同、大正蔵経、第 9 巻、443 頁上）「清浄の法身は一にし

て、普く一切の世に応ず。湛
たん

然
ねん

（静寂なこと）として常に動ぜず、十方に現ぜざること無く、」

（同、大正蔵経、第 9 巻、455 頁上）「一切の諸法は、但
ただ

是れ虚妄
こ も う

にして、真実有ること無

く、須臾
し ゅ ゆ

も住せざれば、堅固有ること無し。猶し幻化の如く愚夫を欺
ぎ

誑
おう

す（凡夫は欺かれて

迷妄の世界を真実界と妄分別する）。一切法は夢の如く 電
いなずま

の如しと悟る。」（同、大正蔵経、

第 9 巻、467 頁中）「菩薩は是の如きの念を作
な

さく、『一切の衆生は無性を 性
しょう

と為
な

し、一切

の諸法は無為を性と為し、一切の仏刹は無相を相と為し、三世
さ ん ぜ

を究竟
くきょう

するに（過去・現在・

未来を究明するに）皆悉く無性（無限定の相）にして、言語
ご ん ご

の道断え、一切の法に於いて所
しょ

依
え

無し（無為は他に依存しないで存在する）』と。」（同、大正蔵経、第 9 巻、469 頁上）「一

切の世間は縁より起こる、因縁を離れて諸法を見ず。」（同、大正蔵経、第 9 巻、497 頁上）

「妄取するが故に法有り、取せざれば則ち寂滅なり。仏子是の如く知れば、法は空にして自

性無く、諸法に自性無ければ、最勝は無我を覚
さと

る。」（同、大正蔵経、第 9 巻、528 頁上）「諸

法の本 性
ほんしょう

は空にして、毫
ごう

末
まつ

の相有ること無く、空は分別有ること無く、同なること虚空の

若如
ご と

し。去
こ

住
じゅう

の相有ること無く（変化しない）、亦戯論
け ろ ん

有ること無く（迷 謬
めいびゅう

を超えている）、

本来常に清浄にして、如如
にょにょ

無分別なり（真如は 自
みずか

らの中に差別
しゃべつ

〔違い〕の無い、平等な世

界である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、558 頁上）「実の如く第一義（真如）を知らざるが故

に無明有り。」（同、大正蔵経、第 9 巻、558 頁中）「法身は所
しょ

依
え

無し（法身は自らに依って

有る実体である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、615 頁下）「仏身は、実
じつ

に非ず虚
こ

に非ず、有に

非ず無に非ず、有性に非ず無性に非ず、色に非ず無色
む し き

に非ず、相に非ず無相に非ず、生に非

ず滅に非ずと解
げ

知
ち

し、如来は実に所有無く亦有相を壊せずと解知す（悟りの世界は対立を超

えた無限定の境 界
きょうがい

であり、壊
こわ

れない）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、645 頁中）「盧舎那仏は

一一の相の中より、一切の仏刹微塵に等しき相を出
いだ

し、一切諸の世界海に充満したまえり

（森羅万象は法身仏の表われ＝現われである）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、735 頁中）「十種

の因縁を以ての故に一切世界海は已に 成
じょう

じ、現に成じ、当に成ずべし。何をか十と為す、

所謂如来の神力
じんりき

の故に、（世界は法身仏の神力によって存在する）」（『華厳経（八十巻）』、大

正蔵経、第 10 巻、35 頁上）「所謂一即多と説き、多即一なりと説き、」（同、大正蔵経、第

10 巻、85 頁上）「正覚は量
はか

る可からず。法界虚空に等しく、深
じん

広
こう

にして涯底
がいてい

無く、言語の

道悉く絶す（無限・無限定の世界は言語によって表現できない）。」（同、大正蔵経、第 10 巻、

122 頁下） 

 有為の現象界を＜ 幻
まぼろし

の如きもの＞とする表現は仏典に屢々見られる。これは無為の世界

を真実在と考える立場から、有為の世界（これを世間とも謂う）を真実でない世界として、

＜幻の如きもの＞と形容するのである。決して、現象界が存在しないと言うのではない。

蜃気楼
し ん き ろ う

などを除いて現象界は断じて幻ではない。勿論、現象の全てが迷妄ということもない。

現象界を貶める言説
ごんぜつ

は、無常の世界への執着を断たしめ、無為の世界に目覚めさせようとの

慈悲行なのである。無為に覚醒すれば、苦の生存から脱することが出来る。これが無明を明



5 

 

に転じれば苦が滅する、の意味である。 

  

空
くう

について 

仏教では、空（梵語 śūnya）に目覚める智慧を般若
はんにゃ

（梵語 prajñā）と謂う。 

般若について詳述している『大般若経』の所説を引用する。 

「若
も

し菩薩摩訶
ぼ さ つ ま か

薩
さつ

、一切の煩悩の習
じっ

気
け

（行為が心に残す習慣性）を抜かんと欲せば、応に

般若波
は ん に ゃ は

羅
ら

蜜
みつ

多
た

を学すべし。」（『大般若経』、大正蔵経、第 5 巻、12 頁下）「舎
しゃ

利子
り し

、色は空に

異ならず、空は色に異ならず、色は即ち是れ空、空は即ち是れ色なり。受・想・行・識は空

に異ならず、空は受・想・行・識に異ならず、受・想・行・識は即ち是れ空、空は即ち是れ

受・想・行・識なればなり。何を以ての故に、舎利子、是の諸法の空相は不生不滅・不染不

浄・不増不減・過去に非ず、未来に非ず、現在に非ざればなり。」（空である無限定の存在と

限定の存在は一体である。空界は対立を超えた世界である。）（同、大正蔵経、第 5 巻、22

頁中）「菩薩摩訶薩、般若波羅蜜多を修行する時は、応に本性空を以て一切諸法を観ずべし。」

（同、大正蔵経、第 5 巻、209 頁上）「諸法は本来自性清浄なり（有為の本体は清らかな世

界である）。」（同、大正蔵経、第 6 巻、749 頁下）「一切法は皆空を以て自性
じしょう

（性質）と為し、

一切法は皆無相を以て自性と為し、一切法は皆無願（欲望の世界を超えていること）を以て

自性と為す。」（同、大正蔵経、第 6 巻、880 頁上）「二辺に 著
じゃく

するが故に生死を解脱せず、

道無く涅槃無し（対立の何
いず

れかに執着するのは迷いの生存の特質である）。」（同、大正蔵経、

第 6 巻、915 頁上）「一切法に於いて如実に見る時、一切法に於いて都
すべ

て所得無し。一切法

に於いて所得無き時、則ち如実に一切法の空なることを見る（空界は無限定の世界で、限定

的には把握出来ないので無所得である）。」（同、大正蔵経、第 6 巻、1,045 頁下）「無為界と

は即ち諸法空なり。」（同、大正蔵経、第 6 巻、1,057 頁下－1,058 頁上）「空は即ち無尽な

り、空は即ち無量なり、空は即ち無辺なり。」（同、大正蔵経、第 7 巻、904 頁上）「諸法は

生ずと雖も真如は不動なり。真如は諸法を生ずと雖も而も真如は不生なり。是れを法身と名

づく。清浄不変なること虚空の無
む

等
とう

等
どう

（等しいものが無い）なるが如し。」（同、大正蔵経、

第 7 巻、937 頁下）「世間の諸法は皆因縁に生ずればなり。（中略）因縁和合するを諸法生ず

と説き、因縁離散するを諸法滅すと説く。」（同、大正蔵経、第 7 巻、948 頁下） 

『 勝
しょう

鬘
まん

経
ぎょう

』や『大般
だいはつ

涅槃経
ねはんぎょう

』は如来蔵
にょらいぞう

、仏 性
ぶっしょう

、不空思想を展開し、無限・永遠の世界へ

と志向させる。 

「涅槃界とは即ち是れ如来の法身なり。」（『勝鬘経』、大正蔵経、第 12 巻、220 頁下）「如

来蔵に生有り、死有るには非ず、如来蔵は有為の相を離る、如来蔵は常住（永遠の存在）に

して不変なり。是の故に如来蔵は、是れ依
え

たり、是れ持
じ

たり、是れ建 立
こんりゅう

たり（如来蔵は有

為を依らしめ、保持し、成立させる）。」（同、大正蔵経、第 12 巻、222 頁中）「如来蔵とは、

是れ法界蔵なり、法身蔵なり、出世間上上蔵なり、自性清浄蔵なり。此の性清浄の如来蔵、

而も 客
きゃく

塵
じん

煩悩
ぼんのう

（無明）と上煩悩
じょうぼんのう

（無明に淵源する種々の煩悩）とに染
ぜん

せらる、不思議の如



6 

 

来の境界なり。」（同、大正蔵経、第 12 巻、222 頁中） 

「世間の人は、楽の中に苦を見、常に無常を見、我に無我を見、浄に不浄を見る。是を顚倒
てんどう

（逆さまな見解）と名づく。」（『大般涅槃経（四十巻）』、大正蔵経、第 12 巻、377 頁下）「如

来も亦爾
しか

なり。不生不滅・不老不死・不破不壊なり、有為法に非ず。」（同、大正蔵経、第 12

巻、392 頁上）「我見
が け ん

とは名づけて仏性と為す（仏性は実体である）。」（同、大正蔵経、第 12

巻、395 頁中）「如来は即ち是れ常住、有為は即ち是れ無常なり。」（同、大正蔵経、第 12 巻、

401 頁下）「仏性を見るに因りて、阿耨多羅三藐三菩提を成ずることを得（仏性を見ること

が悟りである）。」（同、大正蔵経、第 12 巻、405 頁上）「一切衆生悉く仏性有り、即ち是れ

我
が

（実体）の義なり。是の如きの我の義や、本より已来、常に無量の煩悩に覆わる。是の故

に衆生は、見ることを得ること能わず。」（同、大正蔵経、第 12 巻、407 頁中）「常有り、楽

有り、我有り、浄有り。是れ則ち名づけて実諦
じつたい

の義と為す（真実界は常楽我浄の世界である）。」

（同、大正蔵経、第 12 巻、443 頁中）「一切の有為は皆是れ無常なり。虚空は無為なり、是

の故に常と為す。仏性は無為なり、この故に常と為す。虚空とは即ち是れ仏性、仏性とは即

ち是れ如来、如来とは即ち是れ無為、無為とは即ち是れ常、」（同、大正蔵経、第 12 巻、445

頁下）「仏性を見るが故に、大涅槃を得。」（同、大正蔵経、第 12 巻、467 頁中）「諸仏世尊

に二種の法有り。一つには世法、二つには第一義法なり。世法は則ち壊滅
え め つ

有り、第一義法は

則ち壊滅せず。復
また

二種有り。一つには無常無我無楽無浄、二つには常楽我浄なり、無常無我

無楽無浄には則ち壊滅有り、常楽我浄には則ち壊滅無し。」（同、大正蔵経、第 12 巻、472

頁上）「智とは空と及び不空と、常と無常と、苦と楽と、我と無我とを見る。空とは一切の

生死なり。不空とは大涅槃を謂う。乃至無我とは即ち是れ生死なり、我とは大涅槃を謂う。

一切空を見て不空を見ざれば、中道と名づけず、乃至、一切無我を見て我を見ざれば、中道

と名づけず。」（同、大正蔵経、第 12 巻、523 頁中） 

空には積極面と消極面がある。前者を不空、後者を但
たん

空
くう

（又は偏
へん

空
くう

）と称する。仏教の難

しさは、物の見方が単純でない処にある。既述したように、有為の根底に無為が有り、現象

存在は無為と有為の両面をもち、無為が実体、有為は絶えず変化しており、実体性を有しな

い。この実体面が不空であり、不変の性質をもたない面が但空である。真実の空は不空と但

空との統一体である。諸法が自性をもたない、と説かれるのは、自性
じしょう

（梵語 svabhāva）は

固定的な不変の性質を意味し、これは実体にしか当て嵌まらないから、有為としての現象存

在には自性が無いと言われるのである。併し、現象に実体としての自性は無いとしても、現

象の各個には特性、個性は有り、自性はまた、これらの性質も意味する。只、現象の性質は

無常で変化するものであるということである。存在の対立する二辺の何れにも偏しない見

方を中道とか 中
ちゅう

観
がん

と謂う。また、空は限定的に把捉できないので、虚空に喩えられる。平

等・無相の空を捉えるのは分別智ではなくて、無分別智である。無為は法身と同義であり、

それは無相、無性、無所得とか不可得とか言われる。更に、無為は平等なる一の世界であり、

有為は多数ある差別の世界である。無為に媒介されて、万象の有為は一体性を成す。這般の

事情は平等即差別、一即多と表される。無為は限定されていないので無限であり、有為は限



7 

 

定された存在であるので、有限である。時間的には無為は永遠の存在で、有為は転変する時

間的存在である。無為の世界に無知なることを無明と謂う。無常観を通して現象存在への執

着を断たしめ、無為の世界の覚醒に導くのが、阿含経典などが説く悟りへの一つの道である。 

有為が因縁生であるとの事態は、有為は無為に因（依）って現出し、また、他のあらゆる

有為と依存関係にあることを示している。無為は自らに依って有るので実体であり、有為は

他の存在に依って有るので実体ではない。有為の相互依存性は根源的には、無為によって成

立する有為間の一体性に基づいている。 

 

唯識説 

唯識説は『華厳経』に説く、三界唯心の教えに大きく依拠している。 

「有らゆる諸法は皆 心
こころ

に由
よ

って造る。」（『華厳経（六十巻）』、大正蔵経、第 9 巻、460 頁

上）「心は 工
たくみ

なる画師
え し

の如く、種種の五
ご

陰
おん

を描
えが

き、一切世界の中に、法として造らざる無し。

（中略）諸仏は悉く、一切は 心
こころ

より転ずと了知したまう。若し能く是の如く解
さと

らば、彼
か

の

人は真の仏を見たてまつらん。」（同、大正蔵経、第 9 巻、465 頁下－466 頁上）「三界
さんがい

（欲

界・色界・無色界のことで、迷いの世界を意味する）は虚妄
こ も う

にして、但心
しん

の作
さ

なり（心が作

った世界である）。」（同、大正蔵経、第 9 巻、558 頁下）「諸の世間は悉く仮
け

の施設
せ せ つ

にして、

一切は皆、是れ識
しき

心
しん

の所起なることを知る（現象界は我々の心によって捉えられた仮の世界

である。真如が真実界である）。」（『華厳経（八十巻）』、大正蔵経、第 10 巻、402 頁下） 

このような教理に立脚した、唯識思想を代表する経典である『解深密経』と『 入
にゅう

楞伽経
りょうがきょう

』

の教説は次のとおりである。 

「我
われ

が説く勝義（真如）は是れ諸の聖 者
しょうじゃ

の内自の所証なり。（中略）勝義は一切の尋思
じ ん し

（思

慮分別）の境相に超過す。」（『解深密経』、大正蔵経、第 16 巻、689 頁下）「若し因より生ぜ

ば、応
まさ

に是れ有為なるべし。若し是れ有為ならば、応に勝義に非ざるべし。」（同、大正蔵経、

第 16 巻、692 頁上）「此れに由って真如勝義法無我の性は、因有りと名づけず、因の所生に

非ず、亦有為に非ず、是れ勝義諦なり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、692 頁上）「此の識を亦

阿陀那
あ だ な

識
しき

とも名づく、何を以ての故に、此の識は身
しん

に於いて随逐
ずいちく

し（身の根底に常に存在し）、

（自らが現出した心的現象の全てを）執持
しゅうじ

する（保持する）に由るが故なり。亦、阿頼耶
あ ら や

識
しき

とも名づく。（中略）亦名づけて心
しん

とも為す。」（同、大正蔵経、第 16 巻、692 頁中）「阿陀

那識を依止
え じ

（依り所）と為し、（中略）六識身転ず（六種の識が生じる）。謂わく眼識
げんしき

と耳鼻
に び

舌
ぜつ

身
しん

意
い

の識となり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、692 頁中）「謂わく諸法の相に略して三種有

り、何等をか三と為す。一には遍計所執相
へんげしょしゅうそう

（遍計所執性）、二には依他起相
え た き そ う

（依他起性）、三

には円
えん

成
じょう

実相
じっそう

（円成実性）なり。云
い

何
かん

が諸法の遍計所執相なる。謂わく一切法の名仮安立
みょうけあんりゅう

の自性と差別となり（無為を知らず、諸有為が互いに異なる諸個として存在するとし、相互

依存的関係於いては捉えられておらず）、乃至（また）言説を随起せしむるが為なり（言語

によって認識されている仮の世界である）。云何が諸法の依他起相なる、謂わく一切法の縁

生の自性（性質）なり（万有
ばんゆう

が他に依って成り立っている在り方である）、則ち此れ有るが



8 

 

故に彼有り、此れ生ずるが故に彼生ず。謂わく無明は行に縁たり、乃至（かくして）純大苦蘊
く う ん

を 召 集
しょうじゅう

す（苦を生ずる）。云何が諸法の円成実相なる、謂わく一切法の平等の真如なり。

此の真如に於いて諸の菩薩衆、勇 猛
ゆうみょう

精 進
しょうじん

を因縁と為
す

るが故に、如理に作意
さ い

し（心を働かせ）、

無
む

（顚
てん

）倒
どう

に思惟
し ゆ い

することを因縁と為
す

るが故に、乃ち能く通
つう

達
だつ

す（真如を体得する）。此の

通達に於いて漸漸に修 集
しゅじゅう

し（功徳を身
しん

に集め）、乃至無上正等菩提を方
まさ

に証すること円満な

り。」（同、大正蔵経、第 16 巻、693 頁上）「若し諸の菩薩能く依他起相の上に於いて、如実

に無相の法を了知せば、即ち能く雑
ぞう

染相
ぜんそう

の法を断滅し、若し能く雑染相の法を断滅せば、即

ち能く清浄相の法を証得す」（同、大正蔵経、第 16 巻、693 頁下）「」一切諸法は皆自性無

く、生も無ければ滅も無く、本来寂静にして自性涅槃なり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、694

頁上） 

「諸法の体は是の如し。唯自心の境界にして、内心に能く証知す。而も諸の凡夫等は、無

明覆 障
ふくしょう

せられて（根本的無知に気付かず）、虚妄心にして分別し、覚知すること能わず。」

（『入楞伽経』、大正蔵経、第 16 巻、516 頁中）「毛
もう

道
どう

（愚者）の凡夫は虚妄に分別す。法は

本より無相なり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、518 頁中）「寂滅は名づけて一心と為し、一心

は名づけて如来蔵と為す。自内身の智慧境界に入らば、無生法
むしょうぼう

忍
にん

三昧
ざんまい

（真如に到達した境地）

を得ん。」（同、大正蔵経、第 16 巻、519 頁上）「自相阿梨耶識は滅せざるなり。」（同、大正

蔵経、第 16 巻、522 頁上）「諸法は唯心なりと、当
まさ

に是の如く知見すべし。三界は無始世来

の虚妄分別戯論に因って有るが故に。如来地は寂静不生なりと観ずるが故に。」（同、大正蔵

経、第 16 巻、522 頁下－523 頁上）「執著虚妄の相は、分別心の薫 習
くんじゅう

（存在を個々に分け

て認識する習慣性）に因るを以ての故なり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、525 頁中）「一切諸

法の自体の相は不生なり。是れ内身に証する 聖
しょう

智
ち

の境界なるが故に（勝れた智慧は現象の

本体の永遠性を自覚する）。」（同、大正蔵経、第 16 巻、526 頁下）「我
われ

は（中略）唯、自心

に分別して可取、能取の境界の相有るを見るのみなりと説く（自分の心の中で、主観と客観

を成り立たせている）。」（同、大正蔵経、第 16 巻、548 頁上）「唯心のみにして外法
げ ほ う

なし（我々

にとって存在するのは心が捉えた現象であって、物自体ではない）。」（同、大正蔵経、第 16

巻、549 頁上）「諸の菩薩摩訶薩は、虚妄分別の心を遠離
お ん り

し、能取・可取の境界を遠離する

（自心が造り出した主観・客観を超えること）を、涅槃に入ると名づく。如実智を以て一切

の諸法の唯是れ自心なるを知る、是の故に分別の心を生ぜず。」（同、大正蔵経、第 16 巻、

555 頁上－中）「阿梨耶識は、如来蔵と名づく。」（同、大正蔵経、第 16 巻、556 頁中－下）

「善不善の法と言うは、所謂八識なり。何等をか八と為す。一には阿梨耶識（阿頼耶識）、

二には意（末那
ま な

識
しき

・小我を自己と思っている意識）、三には意識、四には眼識
げんしき

、五には耳
に

識
しき

、

六には鼻
び

識
しき

、七には舌
ぜっ

識
しき

、八には身
しん

識
しき

なり。」（同、大正蔵経、第 16 巻、559 頁中）「実体は

不生の法なり、是れを観ずれば解脱を得ん（永遠の存在で、実体である無為を知れば、迷妄

の生存から脱する）。」（同、大正蔵経、第 16 巻、567 頁中） 

唯識説は、森羅万象は我々の心から現出しているとし、この心を阿梨耶識又は阿頼耶識と

称し、万物をこの識の精神現象と考える。この立場は、外物を否定する唯心論かと言えば、



9 

 

そのように断定はできない。主観にとっての外界を 境
きょう

と言うが、これは認識主体の認識機

能と相関的である。他の動物には人間が知覚出来ない事象を認識し得るものがいる。これら

の動物と我々の認識世界の様相は同じではないのである。カントは我々が認識できるのは

自己の主観が構成した現象のみで、純客観である物自体（Ding an sich）は認識不可能と考

えた。外界としての境は正にカントの謂う現象に当たる。唯識説は阿頼耶識が自己に見せし

める認識内容は純客観ではなく、主観と相関的な現象であることを指摘するのみで、純客観

の存在を否定してはいないのである。随って、唯識説に於いて他我の存在も成立し得る。ま

た、釈尊は阿含経典に於いても五蘊説や六大説を説き、世界を構成する要素として精神的存

在だけでなく、物質的存在も認めている。阿頼耶識は意識現象の種
たね

である種子
しゅうじ

を蔵しており、

自己に於いて種々の意識現象を顕現せしめ、自己及び環境世界が出現する。唯識説は存在の

見方に三種有ると説き、その内容は遍計所執性、依他起性、円成実性の三性である。遍計所

執性とは存在を個的に把握し、無為を知らずに有為のみを認識することである。依他起性と

は、諸存在を関係性に於いて捉え、他に依って有ると把握することである。円成実性とは、

有為の根底の無為に気付き、諸存在の一体性に目覚めていることである。認識世界の源であ

る阿頼耶識は精神的原理であるが、如来蔵と同一視されるように、根底に永遠界を宿してい

る。唯識説に於いて、悟りとは一切の現象の元である阿頼耶識を自覚することであり、究極

的には精神性を超えた無相の無為の世界に目覚めることである。唯識説は観念論的に世界

を説明するが、根源に於いては観念的世界を突破することを認めているのである。仏教は決

して一切が精神的なものとする唯心論ではない。 

 

註 

・経典からの引用箇所は引用文の後に、経典名と大正新脩大蔵経（大正蔵経と略記）の巻数

と頁数で示した。 

・引用に当たり、旧字体は新字体に改めた。 

・論文中の漢字の振り仮名は筆者が付した。 

・論文中の丸括弧内の説明は筆者が付した。 

・経典名は、筆者が二重括弧で囲んだ。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

要旨 

Summary 

                                                       

 

仏教は次のように説く：世界は有限の諸存在と一つの無限の存在から成る。有

限の存在は無限の存在の表われ或は現われである。有限の存在は限定されたも

ので、変化しており、時間的である。無限の存在は無限定のもので、変化せず、

永遠である。仏教は無限の存在に目覚めることを目指す。我々は、この目覚め（日

本語では「悟り」と呼ばれる）によって涅槃の境地に達する。悟りは我々に苦し

みを超えた幸せな人生をもたらす。 

仏教は永続する幸せを獲得する道である。 

仏教はまた、精神的存在と物質的存在を認めている。さらに、仏教は我々にと

っての外界は我々の認識能力によって影響されていると考える。すなわち、我々

にとっての外界はカントが使用した意味での物自体ではないとするのである。

このような見地に基づいて、仏教の唯識説は、現象界は自己の心の産物であると

言う。随って、この説は、純客観としての外界の存在を否定しておらず、他我の

存在も否定はしないのである。 

 

Buddhism preaches as follows: The world is composed of finite beings and an infinite 

being. Finite beings are expressions or appearances of an infinite being. The former 

beings are determinate, changing, and temporal. The latter being is indeterminate, 

unchanging, and eternal. Buddhism aims at awakening to an infinite being. We attain a 

state of spiritual peace (Nirvana) by this awakening (called Satori in Japanese). Satori 

brings us a happy life beyond pain. 

Buddhism is a path to acquire everlasting happiness.  

  Buddhism also accepts mental beings and physical beings. Further, 

Buddhism thinks that the world that is external to us (the phenomenal world) 

is influenced by our cognitive ability; that is, it is not the thing in itself (Ding 

an sich ) used by Kant. Based on this viewpoint, the consciousness-only theory 

of Buddhism says that the phenomenal world is the product of self ’s mind. 

Therefore, it neither negates the external world as the object in itself, nor 

denies other selves. 

 

 

（広島哲学会会誌『哲学』第 70 集掲載論文） 



 

1 

 

親鸞研究―悪と救い 

A Study of Shinran: Evil and Salvation 

 

                               宇野正三 

Shozo Uno 

 

悪人
あくにん

正機
しょうき

 

「悪人正機」と言えば、直ちに親鸞が連想されるほど、この説は周知されている。すなわち、

親鸞の弟子の唯
ゆい

円
えん

が師の教えを聞き書きした『歎異抄
たんにしょう

』に次のように説かれている。「善人

なおもて往生をとぐ。いわんや悪人をや。しかるを世のひとつねにいわく、悪人なお往生す。

いかにいわんや善人をや。この条、一旦
いったん

そのいわれあるににたれども、本願他力の意趣にそ

むけり。そのゆえは、自力作善
さ ぜ ん

のひとは、ひとえに他力をたのむこころかけたるあいだ、弥陀
み だ

（阿弥陀仏
あ み だ ぶ つ

の略称）の本願にあらず。しかれども、自力のこころをひるがえして、他力をた

のみたてまつれば、真実報土の往生をとぐるなり。煩悩具足のわれらは、いずれの 行
ぎょう

にて

も生死
しょうじ

をはなるることあるべからざるを、あわれみたまいて願
がん

をおこしたまう本意、悪人成

仏のためなれば、他力をたのみたてまつる悪人、もとも往生の正 因
しょういん

なり。よて善人だにこ

そ往生すれ、まして悪人はと、おおせそうらいき。」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,055 頁）とあ

る。併し、親鸞の師の法然上人は口伝
く で ん

とはいえ、「善人尚
なお

もて往生す、況
いわん

や悪人をや。」１と

語っている。法然上人は「弥陀の本願は専
もは

ら罪人の為なれば、罪人は罪人ながら名 号
みょうごう

を唱

えて往生す、是れ本願の不思議なり。」２と語り、また、「室
むろ

の津
つ

の遊女に示されける御詞
おことば

」

には「弥陀如来、汝がごときの罪人の為に、弘
ぐ

誓
ぜい

をたて給
たま

える。」３とある。親鸞は、「弥陀

の本願には、老少・善悪
ぜんまく

のひとをえらばれず、ただ信心
しんじん

を要
よう

とすとしるべし。そのゆえは、

罪悪深 重
じんじゅう

・煩悩熾
し

盛
じょう

の衆生をたすけんがための願にまします。」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,053

頁）と語り、また、「凡夫
ぼ ん ぶ

はもとより煩悩悩具足したるゆえに、わるきものとおもうべし。」

（『親鸞聖人真筆消息』、宗祖篇上、744 頁）とも言っている。 

法然上人が「 偏
ひとえ

に善導一師に依る」と、師と仰いだ中国の善導
ぜんどう

大師
だ い し

は、法の深
じん

信
しん

、機の

深信について次のように説いている。「深
じん

心
しん

と言うは、即ち是れ深信の心なり。亦
また

二種有り。

一には決 定
けっじょう

して深く、自身は現に是れ罪悪生死の凡夫、曠劫
こうごう

よりこのかた（遥かな昔から）、

常に没
もっ

し（迷界に沈淪
ちんりん

し）常に流転
る て ん

して、出離
しゅつり

（迷妄の生存から解脱すること）の縁有るこ

と無しと信ず（機の深信）。二には、決 定
けつじょう

して深く、彼
か

の阿弥陀仏の四十八
しじゅうはち

願
がん

は、衆生を摂 受
しょうじゅ

したまうこと（受け入れてくださること）、疑い無く、 慮
おもんばか

り無く（思案せずに）、彼
か

の願力
がんりき

に乗じて、定
さだ

んで往生を得
う

と信ず（法の深信）。」４すなわち、弥陀の本願の機（対象）は悪

人なのである。 

悪人は悪いことをする人を意味するが、親鸞の場合は、特に自力では悟れない人のことで



 

2 

 

ある。親鸞は 9 歳で出家し、比叡山
ひ え い ざ ん

で修行したが、自力による菩提
ぼ だ い

（悟り）の成就に絶望し

た結果、29 歳で下山し、選修
せんじゅ

念仏を唱道する法
ほう

然
ねん

上 人
しょうにん

に帰依した。「親鸞におきては、ただ

念仏して、弥陀にたすけられまいらすべしと、よきひと（法然上人）のおおせをかぶりて、

信ずるほかに別の子細
し さ い

（わけ）なきなり。念仏は、まことに浄土にうまるるたねにてやはん

べらん、また地獄におつべき業
ごう

にてやはんべるらん、総じてもて存知
ぞ ん ち

せざるなり。たとい法

然聖 人
しょうにん

にすかされまいらせて、念仏して地獄におちたりとも、さらに後悔すべからずそう

ろう。そのゆえは、自余の行もはげみて仏になるべかりける身
み

が、念仏をもうして地獄にお

ちてそうらわばこそ、すかされたてまつりてという後悔もそうらわめ。いずれの 行
ぎょう

もおよ

びがたき身なれば、とても地獄は一定すみかぞかし（地獄以外に行くところが無い）」（『歎

異抄』、宗祖篇上、1,054 頁）と、法然上人の他力念仏の教えに絶対随順している。 

 悪には、道徳的悪、法律的悪、宗教的悪がある。これらの悪を犯せば、何らかの償いが求

められる。仏教で業
ごう

とは、行為とそれが心に残す習慣性（習
じっ

気
け

）を意味する。習気は宿 業
しゅくごう

とも謂う。特に良くない習気を無くさないと、悪 行
あくぎょう

を繰り返すことになる。暴力の習気の

ある人は、腹立たしい状況に陥ると、激しい暴力を振るってしまう。正に、親鸞は「さるべ

き業縁のもよおさば、いかなるふるまいもすべし」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,065 頁）と断言

している。 

 自己を悪人であると深省
しんせい

していた親鸞は、「弥陀の五劫思
ご こ う し

惟
ゆい

の願をよくよく案ずれば、ひ

とえに親鸞一人
いちにん

がためなりけり。さればそれほどの業をもちける身にてありけるを、たすけ

んとおぼしめしたちける本願のかたじけなさよと御述懐そうらいし。」（『歎異抄』、宗祖篇上、

1,074 頁）と語り、弥陀の本願は、自分のような業の深い人間のためにあるのだと、深謝の

念を吐露
と ろ

している。さて、悪業
あくごう

（良くない習気）を無くする方法は無いのであろうか。救い

の道は有るのか。阿弥陀仏は、罪悪深重の我々を救うために四十八願を立てた。その十八願

には次のように誓われている。「たとい、われ仏
ぶつ

を得たらんに、十方の衆生、至心に信 楽
しんぎょう

（信心
しんじん

）

して、我が国に生まれんと欲
おも

いて、乃至十念せん。若
も

し生まれずんば正 覚
しょうがく

を取らじ。唯
ただ

、

五
ご

逆
ぎゃく

（一般的な説では、母を殺す、父を殺す、阿羅漢
あ ら か ん

を殺す、仏身を傷つけ出血させる、

僧の和合を破壊分裂させる、これらの五つの最も重い罪業を謂う。）と正 法
しょうぼう

（仏法）を誹謗
ひ ぼ う

するものを除かん。」（念仏往生の願）５信楽について、親鸞は次のように説明している。「＜

信楽＞というは、如来の本願真実にましますを、ふたごころろなくふかく信じてうたがわざ

れば、信楽ともうすなり。」（『尊号真像銘文
めいもん

』、宗祖篇上、604 頁） 

 念仏とは、南無
な む

阿弥陀仏
あ み だ ぶ つ

（南無とは帰命
きみょう

の意味で、全身全霊で帰依すること）と称
とな

える

称 名
しょうみょう

のことであ。「＜ 十
じゅう

念
ねん

＞というは、ただくちに十返
じっぺん

をとなうべしとなり。しかれば、

選 択
せんじゃく

本願
ほんがん

には、『 若
にゃく

我
が

成 仏
じょうぶつ

、十方
じっぽう

衆 生
しゅじょう

、称
しょう

我
が

名号下
みょうごうげ

至
し

十 声
じっしょう

、若
にゃく

不生者
ふしょうじゃ

不取
ふ し ゅ

正 覚
しょうがく

（若
も

し、

われ成仏せんに、十方の衆生、我が名 号
みょうごう

を称すること、下
しも

、十声に至るまで、若し生まれ

ずんば正覚を取らじ）』ともうすは、弥陀の本願は、とこえまでの衆生みな往生すとしらせ

んとおぼして十声とのたまえるなり。念と 声
しょう

とはひとつここころなりとしるべしとなり。

念をはなれたる 声
しょう

なし、声をはなれたる念なしとなり。」（『唯信鈔
ゆいしんしょう

文意
も ん い

』、宗祖篇上、715-



 

3 

 

716 頁）親鸞は、念＝信心と声＝称名とは一体であると考えている。 

『観無量寿経
かんむりょうじゅきょう

』は説く。「下品下生
げ ぼ ん げ し ょ う

の者とは、或は衆生有りて、不善業たる五逆・十
じゅう

悪
あく

を

作りて、 諸
もろもろ

の不善を具す。此
か

くの如きの愚人
ぐ に ん

、悪業
あくごう

を以ての故に、応
まさ

に悪道に堕
だ

し、多劫
た こ う

を 経 歴
きょうりゃく

して、苦を受くること窮まり無かるべし。此くの如き愚人、命終わる時に臨みて、

善知識（仏法について見識を持っている人）の、種々に安慰
あ ん に

して（心安らかにさせ）、為に

妙 法
みょうほう

を説き、教えて、念仏せしむるに遇
あ

わん。此の人、苦に逼
せま

られて、念仏するに 遑
いとま

あら

ず。善
ぜん

友
う

（ここで説諭
せ つ ゆ

している善知識）告げて言わく、『汝、若
も

し念ずること能
あた

わざれば、

応
まさ

に無量寿仏と称うべし』と。是の如く、至心に、声をして絶えざらしめ、十念を具足して、

南無阿弥陀仏と称えしむ。仏の名を称うるが故に、念念の中に於いて、八十億劫
おっこう

の生死
しょうじ

の罪

を除き、命終わる時、金
こん

蓮華
れ ん げ

（金色の蓮華）の、猶
なお

、日輪の如くにして、その人の前に住す

るを見ん。一念の 頃
あいだ

の如きに、即ち極楽世界に往生することを得。蓮華の中に於いて、十

二大劫を満じて、蓮華方
まさ

に開く。観世音
か ん ぜ お ん

・大勢至
だ い せ い し

、大悲の音 声
おんじょう

を以て、其れが為に、広く

諸法実相と罪を除滅する法を説きたまう。聞き已
お

わりて歓喜
か ん ぎ

して、時に応じて即ち菩提の心

を発
お

こす。是れを下品下生の者と名づく。」６ 

 第十八願では、「五逆と正法を誹謗する者を除かん」とあって、このような人は極楽往生

から排除されている。『観無量寿経』では、五逆を犯した者が、念仏によって往生できると

されている。両経の齟齬
そ ご

について、善導大師は次のように解釈している。「問いて曰く。四

十八願の中の如きは、唯
ただ

、五逆と誹謗正法とを除きて、往生を得しめず。今此の『観
かん

経
ぎょう

』

の下品下生の中には、謗法
ほうぼう

を簡
えら

びて（排斥して）五逆を 摂
しょう

せるは何の 意
こころ

か有るや。答えて

曰く。此の義仰ぎて抑止門
お く し も ん

の中に就
つ

きて解
げ

す。四十八願の中の如き、謗法・五逆を除くこと

は、然
しか

るに此の二業、其の障
さわ

り極
ごく

重
じゅう

なり。衆生若し造れば、直ちに阿鼻
あ び

に入りて、歴 劫 周 慞
りゃくこうしゅうしょう

して（極めて長い間苦しんで）、出
い

ずべきに由
よし

（方法）無し。但
ただ

、如来其れ斯
こ

の二つの過
とが

を

造らんことを恐れて、方便して、止
とど

めて往生を得ずと 言
のたま

えり。亦、是れ 摂
しょう

せざるに非ざる

なり（納め取ってくれないのではない）。又下品下生の中に、五逆を取りて謗法を除くこと

は、其れ、五逆は已
すで

に作れり（『観無量寿経』などに拠ると、釈尊在世時代に、マガダ国の

阿闍
あ じ ゃ

世
せ

王
おう

は父を殺害し、五逆罪の一つを犯した。）、捨てて流転せしむべからず（放置して迷

妄の生存に流転させるべきではない）。還
かえ

りて大悲を発
お

こし、摂取
せっしゅ

して往生せしむ。然るに

謗法の罪は未だ為
つく

らざれば、又止
とど

めて若し謗法を起こさば、即ち生ずることを得じと 言
のたま

う。

此れは未造業（未だ謗法は犯していない）に就きて解
げ

するなり（如来は謗法を抑止する意図

で説かれたのであろう）。若し造らば、還りて摂
せっ

して生ずることを得しめん。彼
かしこ

に生ずるこ

とを得と雖も、華
はな

合
ごう

して（蓮華の華の中に閉じ込められて）多劫を逕
へ

ん。此れ等の罪人華の

内に在る時、三種
さんしゅ

の障
さわ

り有り。一には、仏及び 諸
もろもろ

の 聖
しょう

衆
じゅ

を見ることを得じ、二には、正 法
しょうぼう

を聴 聞
ちょうもん

することを得じ、三には、歴事
りゃくじ

供養
く よ う

（様々な仏国土を訪れて、諸仏や菩薩を供養す

ること）を得じ。此れを除きて已外
い が い

は更に諸の苦無し。経に云わく、『猶、比丘の三禅の楽

（色界の第三禅天で享受する楽しみ）に入るが如きなり』と。応
まさ

に知るべし、華の中に在り

て、多劫開けずと雖も、阿鼻
あ び

地獄の中にして、長時
じょうじ

永劫
ようごう

に 諸
もろもろ

の苦痛を受けんに勝
すぐ

れざるべ



 

4 

 

けんや。此の義、抑止門に就きて解
げ

し竟
おわ

わんぬ、と。」７この箇所を親鸞は『教行信証』に引

用しており、その説に同調している。ここには抑止門と摂取門が説かれている。『無量寿経』

に「五逆と謗法を除く」とあるのは、仏の真意は、罪業の為に仏縁から遠ざかり、悟道が困

難になることを憂慮して、悪を起こさないように警告しているもので、悪を為しても、念仏

に依って赦
ゆる

され、悟りに至り得るとの趣旨であると善導は解釈する。「弥陀の本願をさまた

ぐるほどの悪なきゆえに。」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,053 頁） 

 阿弥陀如来の本願を信じて念仏すれば悪業が消滅していくのである。その過程において、

阿弥陀如来への気付き＝悟りも生じ得る。それが浄土への往生である。この悟りは回心
え し ん

とも

言われる。「仏願力を以て、五逆と十悪と罪滅し、（浄土に）生るることを得しむ。謗法、闡提
せんだい

（極悪人で、悟りことが出来ないと考えられていた人）、回心すれば皆（浄土に）往く。」８

「『般
はん

舟
じゅ

三昧
ざんまい

経
きょう

』に依る。慈愍
じ み ん

和尚
かしょう

 『（阿弥陀仏の）名
みな

を称すれば（念仏すれば）罪消滅

する』」（『教行信証』、宗祖篇上、39 頁）「もとのこころをひきかえて（弥陀の他力を知らず、

迷界に彷徨
ほうこう

する自心を転回して）、本願をたのみまいらするをこそ、廻
え

心
しん

とはもうしそうら

え。」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,069 頁） 

親鸞は本願を憑
たの

む心で念仏すれば、如何なる悪人も浄土への往生が叶
かな

い、安楽な境涯に入

れると説く。 

 

自力と他力 

親鸞は二種廻向
え こ う

について次のように述べている。「謹んで浄土真宗を按ずるに（考えると）

二種の廻向有り。一には往相
おうそう

、二には還相
げんそう

なり。往相の廻向に就きて真実の教信証有り。」

（『教行信証』、宗祖篇上、9 頁）二種廻向について、親鸞が傾倒した中国の曇鸞
どんらん

大師は次の

ように説いている。「廻向に二種の相有り。一は往相、二は還相なり。往相とは、己
おの

が功徳
く ど く

（自分の善い行いの恵み）を以て一切衆生に廻施
え せ

して（回
めぐ

らし与えて）、作願
さ が ん

して共に彼の

阿弥陀如来の安楽浄土に往生せんとなり。還相とは、彼
か

の土に生まれ已
おわ

りて、舎摩
し ゃ ま

他
た

（止―

心を 寂 静
じゃくじょう

に保ち、対象に集中すること）毘婆沙那
び ば し ゃ な

（観―智慧によって対象を観ずること）

方便力
ほうべんりき

（悟りに導く様々な手立てを 施
ほどこ

す力）成就することを得て、生死の 稠
ちゅう

林
りん

に廻入
えにゅう

し（迷

いの密林に入って）、一切の衆生を教化して、共に仏道に向かうなり。若しは往若しは還、

皆、衆生を抜きて（衆生を苦界
く が い

から脱せしめ）、生死海を渡
ど

さんがためなり。是の故に（そ

の為、インドの天
てん

親
じん

菩薩は『浄土論』で、）『廻向を首
しゅ

（根本）として大悲心を成就すること

を得るが故に。』と 言
のたま

えり。」９この教えに親鸞は立脚しているが、往相廻向の「己が功徳を

以て一切衆生に廻施して、作願して共に彼の阿弥陀如来の安楽浄土に往生せんとなり。」の

箇所を「己が功徳を以て一切衆生に廻施したまいて、作願して共に彼の阿弥陀如来の安楽浄

土に往生せしめたまうなり。」、また、還相廻向の「共に仏道に向かうなり。」の文章を「共

に仏道に向かえしめたまうなり。」と読み替え、我々の廻向の根本に阿弥陀如来の働きが有

るとしている。 

弥陀の他力廻向は本願力ということが出来る。「他力と言うは、如来の本願力なり。」（『教



 

5 

 

行信証』、宗祖篇上、51 頁）本願力は弥陀が我々を引き付ける力であり、悟りへと向かわし

め、煩悩から解脱させる働きであり、救済力である。浄土門は弥陀の他力に信順することを

宗旨としているが、親鸞は歴代の祖師方よりも本願他力の働きを強調している。この教説は、

カルヴァンの予定説のように、阿弥陀仏が悟る人と悟れない人を 予
あらかじ

め決定していると取ら

れるべきではない。悟りの可否や悟りの速さの相違は、我々の向上の障
さわ

りとなる業＝習気に

起因している。 

弥陀の他力は全世界を覆っており、我々は弥陀に摂取
せっしゅ

されている（救済力の中に在る）。

この本願力に乗じることに依って、自力の努力によるよりもより容易に悟ることが出来る

と浄土門は考える。「弥陀の本願信ずべし 本願信ずるひとはみな 摂取不捨の利益
り や く

（我々

を決して捨てない弥陀の本願力に包まれている御
お

蔭
かげ

）にて 無上覚（無上等正覚）をばさと

るなり。」（『正像末和讃』、宗祖篇上、468 頁） 

本願力を仰ぐ受容的心構えで南無阿弥陀仏と称える 行
ぎょう

が他力の念仏である。我々は仏で

ある釈尊の説を信じて念仏をすれば、本願力の御蔭で悪業＝悪い習気が消滅して行って、阿

弥陀仏を自覚する悟りに至り得る。かくして、罪悪感に苦しむことも無くなり、救いが成就

するのである。悟ってからも念仏生活の中で、悪業＝悪い習気が次第に断滅し、究極的には

仏果に達し得る。親鸞は弥陀の他力に依憑
えびょう

することを高調するが、決して自力修行の 聖
しょう

道門
どうもん

を否定しているのではない。ただ、「たとい自余の教法すぐれたりとも、みずからがために

は器量およばざれば、つとめがたし」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,062 頁）と率直に語ってい

る。 

親鸞の信仰の深化の道程を示す三願転入について、『教行信証』方便
ほうべん

化身土
け し ん ど

の巻で次のよ

うに述べている。「是れを以て愚
ぐ

禿
とく

釈
しゃく

の鸞（愚禿とは越後流罪後の親鸞の自称）、論
ろん

主
じゅ

（天

親菩薩）の解
げ

義
ぎ

（解釈）を仰ぎ、宗師
しゅうし

（善導大師）の勧化
か ん げ

（教え）に依りて、久しく万
まん

行
ぎょう

諸善の仮門
け も ん

（弥陀の第十九願に依拠して、菩提心〔悟りを求める心〕を持って、様々な自力

の善 行
ぜんぎょう

を実践することに依り往生を目指す要門）を出
い

でて、永く双樹
そうじゅ

林下
り ん げ

の往生（要門の

往生で、真の浄土ではない化身土に生まれること）を離る。善本
ぜんぼん

徳本
とくほん

（自力念仏）の真門に

回入
えにゅう

して（弥陀の第二十願に基づき、自力の念仏に依って往生を目的とする真門に入り）、

偏
ひとえ

に難思
な ん じ

往生（真門の往生で、化身土に生まれること）の心
しん

を発
お

こしき。然るに、今まこ

とに方便の真門を出でて、選 択
せんじゃく

の願海（弥陀の第十八願で、他力念仏者の浄土往生を誓う

弘
ぐ

願
がん

）に転入せり。速やかに難思往生の心
しん

を離れて、難思議
な ん じ ぎ

往生（真の浄土＝真仏土への不

可思議な往生）を遂げんと欲
おも

う。果遂
か す い

の誓い（念仏者を必ず浄土に往生させるとの弥陀の誓

い）、 良
まこと

に由
ゆえ

有るかな（弥陀の御配慮が納得させられる）。ここに久しく願海に入りて、深

く仏恩を知れり。」（『教行信証』、宗祖篇上、210 頁） 

弥陀の本願の第十九願と第二十願は次のとおりである。第十九願―「たとい、われ仏とな

るを得たらんに、十方の衆生、菩提心を発
お

こし、諸の功徳を修め、至心に願を発
お

こして、我

が国に生まれんと欲
おも

わんに、寿
いのち

の終わる時に臨みて、仮令
も し

、大衆
だいしゅ

とともに囲繞
いにょう

して（ 聖
しょう

衆
じゅ

に取り囲まれて）、其の人の前に現ぜずんば、正覚を取らじ。」１０第二十願―「たとい、われ



 

6 

 

仏となるを得たらんに、十方の衆生、我が名号を聞きて、念を我が国に係
か

け、諸の徳本
とくほん

（仏

道の進展を生じる善 行
ぜんぎょう

。これを親鸞は自力の念仏と解した。）を植
う

え（積み）、至心に廻向

して、我が国に生まれんと欲わんに、果
か

遂
すい

せずんば（その目的が実現しなかったならば）、

正覚を取らじ。」１１ 

親鸞は、自力聖道門の修行から、自力念仏の立場に転じたが、証悟に至れず、限界に撞 着
どうちゃく

し、遂に法然上人の唱導する他力念仏の浄土門に到達した。 

仏智を疑って弥陀の本願を信じず、自力修行に邁進
まいしん

するとどうなるのであろうか。『無量

寿経』は次のように説いている。「疑惑し（仏智を疑惑して、仏の説かれる本願の真実性を

信じず）中悔
ちゅうげ

して（途中で修行を悔いて、放棄し）、自ら過
か

咎
ぐ

（ 過
あやま

ち）を為して、彼の辺地
へ ん じ

（浄土の中の辺鄙
へ ん ぴ

な所、仮の浄土）の七宝
しっぽう

の宮殿
く で ん

に生まれ、（その宮殿に閉じ込められて）

五百歳の中に（500 年間） 諸
もろもろ

の厄
やく

（仏を見れないなどの仏縁を閉ざされた災厄）を受くる

を得ること無かれ。」１２「若し、衆生有りて、疑惑の心を以て 諸
もろもろ

の功徳を修めて（種々の

善 行
ぜんぎょう

を修めて）、彼の国に生まれんと願わんに、仏智・不思議智・不可称智・大乗広智・無

等無倫最上勝智を了
さと

らずして、此の諸の智に於いて疑惑して信ぜず。然れども猶
なお

、罪福（罪

悪を犯せば悪報
あくほう

があり、福＝善 行
ぜんぎょう

を為せば善報
ぜんほう

があること）を信じ、善本
ぜんぽん

を修 習
しゅじゅう

して（善

行に励
はげ

んで）、その国に生まれんと願う。此の諸の衆生、彼
か

の宮殿
く で ん

に生まれ、寿
じゅ

五百歳、常

に仏を見たてまつらず、経 法
きょうぼう

を聞きたてまつらず、菩薩・声聞の聖 聚
しょうじゅ

を見たてまつらざら

ん。是の故に、彼
か

の国土に於いて、これを胎 生
たいしょう

（化身土に生まれて、胎児が胎内に在るよ

うに、宮殿や蓮華の華の中に閉じ込められていて、仏法に出会えないこと）と謂う。若し、

衆生有りて、明らかに仏智乃至勝智を信じて、諸の功徳を作し、信心廻向せば、此の諸の衆

生、七宝
しっぽう

の華の中に於いて、自然
じ ね ん

に化生
けしょう

し（真の浄土に生まれて、何物にも閉ざされること

なく、三宝
さんぽう

〔仏・法・僧〕も見聞
けんもん

できる）、跏趺
か ふ

（結跏趺坐
け っ か ふ ざ

）して坐せん。須臾
し ゅ ゆ

の 頃
あいだ

に、身

相、光明、智慧、功徳、諸の菩薩の如く、具足し成就せん。」１３「その胎生の者は、皆
みな

、智

慧無ければ、五百歳の中に於いて、常に仏を見たてまつらず、経法を聞きたてまつらず、菩

薩・諸の声聞衆を見たてまつらず、仏を供養するに由無く、菩薩の法式
ほうしき

（作法）を知らず、

功徳を修習することを得ず（善根
ぜんごん

＝善を生じる根本を身につけることが出来ない）。当に知

るべし、此の人、宿世
しゅくせ

（仮の浄土に往く前の世）の時、智慧有ること無くして、疑惑せしが

致す所なり。」１４「此の諸の衆生も、（中略）仏智を疑惑せしを以ての故に、彼
か

の宮殿に生ま

れて、（中略）但
ただ

、五百歳の中に於いて三宝を見たてまつらず、供養して諸の善本（善根に

同じ）を修することを得ず。（中略）若し此の衆生、其の本罪（仏智に疑心を抱いた罪）を

識り、深く自ら悔
け

責
しゃく

して、彼の処を離れんことを求むれば、即ち 意
こころ

の如く、無量寿仏の 所
みもと

に往詣して、恭敬
くぎょう

し供養することを得ん。亦、遍
あまね

く無量無数
しゅ

の諸仏の 所
みもと

に至りて、諸の功

徳を修することを得ん（多くの善根を修めることが出来るであろう）。」１５釈尊は、このよ

うに説いて、仏智を疑い、本願を信じないことに警鐘を発しながらも、化身土で仏縁を絶た

れた身を悔いて、真の浄土を目途
も く と

として精進する者に救いへの道を開いているのである。 

親鸞は、他力往生の立場に立たない者は仏智を疑っていると見ているのである。故に、親



 

7 

 

鸞は、自力往生の立場に立っていると見る第十九願と第二十願は仏智を疑う立場だと考え

る。法然上人が「浄土三部経」と名付けた『無量寿経』『観無量寿経』『阿弥陀経』は何れも

阿弥陀仏の本願を説いている。これは釈尊が説いているので、仏智を疑うとは、釈尊の説法

内容の真理性を疑うことで、その結果、弥陀の本願を信じられないこととなる。故に、弥陀

の他力に憑
たよ

って悟る道は閉ざされるのである。自己の念仏の力で悟りを目指すのは自力の

念仏である。この行法では、仏道の進展が緩慢になると親鸞は考える。「信心かけたる行者

は、本願をうたがうによりて、辺地
へ ん じ

（化身土である仮の浄土）に生じて、うたがいのつみを

つぐのいてのち、報土（真の浄土）のさとりをひらくとこそ、うけたまわりそうらえ（ 伺
うかが

っています）。」（『歎異抄』、宗祖篇上、1,071 頁） 

 

真仏土と化身土 

真仏土と化身土は、どう違うのであろうか。親鸞の説明を見てみよう。「謹んで真仏土を

按ずれば、仏は則ち是れ不可思議光如来なり。土
ど

は亦
また

是れ無量光明土なり。然
しか

れば則ち大悲

の誓願に酬 報
しゅうほう

するが故に（慈悲心から発こした誓願が報われて成立した世界であるので）

真の報
ほう

仏土
ぶ つ ど

と曰
い

うなり。既にして願
がん

います（願が発
お

こされている）、即ち光明・寿命の願是

れなり。『大 経
だいきょう

』（『無量寿経』）に言わく、（第十二願）『たとい、われ仏を得たらんに、光

明能
よ

く限量有りて、下
しも

、百千億那
ひゃくせんおくな

由
ゆ

他
た

の諸仏の国を照らさらざるに至らば正覚を取らじ』と。

又願に言わく、（第十三願）『たとい、われ仏を得たらんに、寿命能く限量有りて、下、百千

億那由他劫に至らば正覚を取らじ』と。」（『教行信証』、宗祖篇上、155 頁） 

「謹んで、化身土を顕
あら

わさば、仏は『無量
むりょう

寿仏
じゅぶつ

観
かん

経
ぎょう

』（『観無量寿経』）の説の如し。真
しん

身
しん

観仏
かんぶつ

是れなり。土は『観経』（『観無量寿経』）浄土是れなり。復
また

『菩薩処
ぼ さ つ し ょ

胎
たい

経
きょう

』等の説の如

し、即ち懈慢界
け ま ん が い

是れなり。亦、『大無量寿経』の説の如し、即ち疑
ぎ

城
じょう

胎宮
た い ぐ

是れなり。」（『教

行信証』、宗祖篇上、183 頁。）懈慢界とは、仮の浄土で、快楽
け ら く

に満ち、そこの衆生は怠慢に

堕し、真の浄土に生まれる願いが殆ど無い。疑城胎宮も仮の浄土で、閉じ込められて、三宝

から遮断される世界。 

阿弥陀仏の阿弥陀とは梵語の amita の音写で、無量（無限）の意味であり、阿弥陀仏は

無限の存在者のことである。弥陀は無限であるから世界に唯一の存在で、無量光仏（梵語 

Amitāƅha）とか無量寿仏（梵語 Amitāyus）とも称される。極楽＝浄土は阿弥陀仏の誓願

に基づいて実現した世界であるので、報土と称され、これは真仏土である。化身土は、仮の

浄土で、釈尊の仏智を疑って、釈尊が説いた弥陀の本願の真理性が信じられずに仏道修行を

行っている人が陥る世界で、500 年間仏法が聞けないなど仏縁から遠離
お ん り

され、悟りを得るの

に多くの時間を要する。 

弥陀の本願は、弥陀が衆生を弥陀自身に牽引
けんいん

する力（救済力）が 齎
もたら

す恩恵を、釈尊が例

えば四十八願の内容で示したもので、それらの願を信じて修行すれば各誓願が立てた目的

が実現するとされる。特に第十八願は念仏に依って浄土への往生が可能となる、とされる。

この願は、浄土門で四十八願の中の眼目とされ、善導大師は次のように言っている。「一心
いっしん



 

8 

 

に専ら弥陀の名号を念じて、行住坐臥
ぎょうじゅうざが

に時節の久
く

近
ごん

（時間的長短）を問わず、念念に（絶え

ず）捨てざるは、是れを 正 定
しょうじょう

の業
ごう

（浄土に往生するための弥陀に依って正しく定められた

行
ぎょう

）と名づく。彼
か

の仏願に順ずる（弥陀の第十八願に従う）が故なり。」１６親鸞は、「名
みな

を

称するに能く衆生の一切の無明
むみょう

を破し（迷界で生死する淵源で、弥陀に気付いていない根本

的無知を無くし）、能く衆生の一切の志願を満てたまう。称名は則ち是れ最勝真妙の正 業
しょうごう

な

り。正業は則ち是れ念仏なり。念仏は則ち是れ南無阿弥陀仏なり。南無阿弥陀仏即ち是れ

正 念
しょうねん

（他力の信心に基づく 行
ぎょう

）なり。」（『教行信証』、宗祖篇上、19 頁）と言っている。ま

た、「弥陀大悲の誓願を ふかく信ぜんひとはみな ねてもさめてもへだてなく 南無阿弥

陀仏ととなうべし。」（『正像末和讃』、宗祖篇上、495 頁）と詠
よ

んでいる。 

真仏土に往生することが、極楽浄土に生まれることである。その事情を『無量寿経』に見

てみよう。「仏、阿難
あ な ん

に告げたもう、『其れ、衆生有りて、彼の国に生まるる者は、皆、 悉
ことごと

く正定の聚
じゅ

（集まり）に住す（成仏が定まっている）。所以はいかん。彼の仏国の中には、

諸の邪聚
じゃじゅ

（成仏が定まっていない衆生）と及び不定聚
ふじょうじゅ

（成仏するかどうかが定まっていない

衆生）無ければなり。十方恒沙
ごうじゃ

の諸仏・如来、皆共に無量寿仏の威
い

神
じん

功徳の不可思議なるこ

とを讃嘆
さんだん

したもう。諸有
あらゆる

衆生、其の名号を聞きて、信心
しんじん

歓喜
か ん ぎ

し、乃至一念せん。至心に廻向

して、彼の国に生まれんと願わば、即ち、往生することを得て、不退転に住すればなり。唯、

五逆と正法を誹謗する者とを除く。』仏、阿難に告げたもう、『十方世界の諸天・人民
にんみん

にして、

其れ、至心に彼の国に生まれんと願う者有らんに、凡
およ

そ三
さん

輩
ぱい

有り。其の 上
じょう

輩
はい

の者というは、

家を捨て、欲を棄
す

てて、沙門
しゃもん

（出家の人）と作
な

り、菩提心を発
お

こして、一向に専ら無量寿仏

を念じ、諸の功徳を修して、彼の国に生まれんと願う。此れ等
ら

の衆生、 寿
いのち

終わらん時に臨

みて、無量寿仏、諸の大衆
だいしゅ

と与
とも

に、其の人の前に現じたまわん。即ち、彼の仏に随いて、其

の国に往生し、 便
すなわ

ち七宝の華の中に於いて、自然
じ ね ん

に化
け

生
しょう

す（母胎や卵殻などからでなく、

忽然
こつねん

と自分で生まれる）。不退転に住し、智慧勇 猛
ゆうみょう

にして、神通
じんずう

自在ならん。是の故に、阿

難よ、其れ、衆生有りて、今
こん

世
ぜ

に於いて、無量寿仏を見立てまつらんと欲せば、応に無上菩

提の心を発こし、功徳を修行して、彼の国に生まれんと願うべし。』仏、阿難に語りたもう、

『其の中の中輩の者というは、十方世界の諸天・人民にして、其れ至心に彼の国に生まれん

と願う者有らんに、行じて沙門と作
な

り、大いに功徳を修すること能わずと雖も、当に無上菩

提の心を発こして、一向に専ら無量寿仏を念ずべし。多少、善を修し、斎戒
さいかい

（八
はっ

斎戒
さいかい

―在家

仏教信者が月に六日の六
ろく

斎
さい

日
にち

に一日一夜に限り守る戒①生き物を殺さない②盗みをしない

③嘘
うそ

をつかない④お酒を飲まない⑤性行為をしない⑥正午以後は食事をしない⑦装身具を

付けず、香油を塗らない⑧高く広い寝台で寝ない）を奉
ぶ

持
じ

し（守り）、塔像を起立
きりゅう

し、沙門

に飯
ぼん

食
じき

せしめ、繪
ぞう

（絹の天蓋
てんがい

）を懸
か

け、 燈
ともしび

を然
とも

し、華を散じ、香を焼
た

き、此れを以て廻向

して、彼の国に生まれんと願う。其の人終わりに臨みて、無量寿仏、其の身を化現
け げ ん

したまい

（形を成
な

されて）、光明・相好
そうごう

（勝れた身体的特徴）、 具
つぶさ

に真仏の如く、諸の大衆と与に、

其の人の前に現じたまわん。即ち、化仏に随いて、其の国に往生し、不退転に住せん。功徳・

智慧、次いで上輩の者の如くならん。』仏、阿難に語りたもう、『其の下輩の者というは、十



 

9 

 

方世界の諸天・人民にして、其れ至心に彼の国に生まれんと欲
おも

う者有らんに、仮使
た と い

、諸の功

徳を作ること能わずとも、当に無上菩提の心を発こして、一向に 意
こころ

を専らにして、乃至十

念に無量寿仏を念じて、其の国に生まれんと願うべし。若し深法
じんぽう

（弥陀の本願）を聞き、歓

喜信楽して、疑惑を生ぜず、乃至一念に、彼の仏を念じて、至誠
しじょう

心
しん

を以て、其の国に生まれ

んと願わば、此の人終わりに臨んで、夢の如くに彼の仏を見立てまつりて、亦往生を得ん。

功徳・智慧、次いで中輩の者の如くならん。』」１７ 

この経 文
きょうもん

には、臨終時に御来迎
ご ら い ご う

は有るものの、浄土への往生は、死後のことと説かれて

いる。併し、真実は、阿弥陀仏は無限の存在であるので、我々を含め、森羅万象が阿弥陀仏

に包まれている。現世も来世も弥陀の中に在るのである。この弥陀に気付くこと＝悟りに依

って、この世が浄土に変じる。親鸞の言う通り、真仏土の仏は阿弥陀仏で、土は極楽浄土で

あり、仏と極楽浄土は真仏土を弥陀の面と土の面から見た両面なのである。勿論、悟りに依

って、浄土が現れるのは悟りを開いた人に対してのみである。万人にとっての客観的な現世

は穢土
え ど

のままである。「煩悩具足と信知して 本願力に乗ずれば すなわち穢
え

身
しん

（煩悩充満

の身）をすてはてて 法性常楽証せしむ（真如に到達して、渝
か

わりない安楽が得られる）。」

（『高僧和讃』、宗祖篇上、441 頁）「弥陀の本願信ずべし 本願信ずるひとはみな 摂取不

捨の利益にて 無上覚をばさとるなり。」（『正像末和讃』、宗祖篇上、468 頁） 

浄土＝真仏土には、正 定 聚
しょうじょうじゅ

の衆生しかいないと説かれている。正定聚の位は、成仏が決

まっている衆生である。我々は悟りに依って心の眼が開かれる。心眼は一度開かれると閉じ

ることはない。故に、我々は二度と迷妄の生存には退行しないので、正定聚の位は、不退転

の位と言われるのである。「仏願力に縁
よ

るが故に、正定聚に住せん。正定聚に住せるが故に、

必ず滅度
め つ ど

（悟り）に至らん。」（『教行信証』、宗祖篇上、53 頁） 

真仏土＝阿弥陀仏と化身土との根本的な相違は前者が形の無い世界で、後者が有形の世

界だということである。「無上仏（阿弥陀仏）ともうすは、かたちもなくまします。かたち

もましまさぬゆえに、自然
じ ね ん

とはもうすなり。かたちもましますとしめすときは、無上涅槃と

はもうさず。」（『正像末和讃』、宗祖篇上、530 頁） 

親鸞は信心に依って浄土に往生すると説くが、信心が決 定
けつじょう

するには、阿弥陀仏の存在へ

の確信を要する。信心決定は、断じて盲目的な信仰ではないのである。それは悟りを含むの

である。「『 成
じょう

等
とう

覚 証
がくしょう

大涅槃
だ い ね は ん

』（弥勒
み ろ く

に等しい悟りを成就して、安楽の境界を得る）という

は、『成等覚』というは正定聚のくらいなり。」（『尊号真像銘文』、宗祖篇上、650 頁））信心

決定に依って、我々は正定聚の位に住するが、その位は将来の成仏が定まっているだけで、

直ちに現世で成仏すると言うことではない。その後も、我々は念仏に挺身して、宿業を滅し

て行って、仏果を目指さなければならないのである。その成就は、来世を待たねばならない

かも知れない。現 生
げんしょう

（現世）で浄土への往生は可能であるが、仏に成るには、なお念仏修

行を要するのである。親鸞の教説は、仏道の達成に阿弥陀仏の本願力をいただく他力の念仏

以外に捷 径
しょうけい

は無いとするものである。「大悲の願船（阿弥陀仏の本願力）に乗じて光明の広

海に浮かびぬれば（極楽浄土に往生すれば）、至徳の風静かに、衆
しゅう

禍
か

（多くの 禍
わざわい

）の波転



 

10 

 

ず。即ち、無明の闇を破し、速やかに無量光明土に到りて大般涅槃を証す（心安らかな涅槃

の境界に到る）。」（『教行信証』、宗祖篇上、50 頁）「真実信心をえんとき、摂取不捨の心光
しんこう

にいりぬれば、正定聚のくらいにさだまるとみえたり。」（『尊号真像銘文』、宗祖篇上、605

頁）「＜不退＞というは、仏にかならずなるべきみとさだまるくらいなり。」（『尊号真像銘

文』、宗祖篇上、607 頁） 

浄土に往生すれば、心に安心
あんじん

の境界＝涅槃が得られる。「極楽は無為涅槃の界なり。」１８

「『願海にいりぬるによりてかならず大涅槃にいたるを、法 性
ほっしょう

のみやこ（真如＝真の浄土＝

阿弥陀仏）へかえるともうすなり。（中略）これを、真如実相を証すともうす、無為法身と

もいう、滅度にいたるともいう、法性の常楽を証すとももうすなり。（中略）選択不思議の

本願、無上智慧の尊号をききて、一念もうたがうこころなきを真実信心というなり。金剛心

（不壊
ふ え

の信心）ともなづく。この信楽をうるときかならず摂取してすてたまわざれば、すな

わち正定聚のくらいにさだまるなり。このゆえに信心やぶれず、かたぶかず、みだれぬこと

金剛のごとくなるがゆえに、金剛の信心とはもうすなり。（中略）『大経（無量寿経）』には、

『願 生
がんしょう

彼
ひ

国
こく

、即
そく

得
とく

往 生
おうじょう

、 住
じゅう

不退転
ふ た い て ん

』のたまえり。『願生彼国』は、かのくににうまれんと

ねがえとなり。『即得往生』は、信心をうればすなわち往生すという。すなわち往生すとい

うは不退転に住するをいう。不退転に住すというはすなわち正定聚のくらいにさだまれる

とのたまう御
み

のり（御教
み お し

え）なり。これを即得往生とはもうすなり。〈即〉はすなわちとい

う。すなわちというは、ときをへず、日をへだてぬをいうなり。』」（『唯信鈔文意』、宗祖篇

上、688-691 頁）「真実信心の行 人
ぎょうにん

は、摂取不捨のゆえに、正定聚のくらいに、信心のさだ

まるとき住す。このゆえに臨終をまつことなし、来迎をたのむことなし。信心のさだまると

きに往生はさだまるなり。」（『古写消息』、宗祖篇上、768 頁）「現生に（この世で）正定聚の

くらいに住して、かならず真実報土にいたる。」（『浄土三経往生文類
もんるい

』、宗祖篇上、577 頁） 

念仏に依って現生で悟りを得られることは、真宗七祖の初祖であるインドの竜樹菩薩も

述べている。「阿弥陀仏の本願は是の如し。若し人我
われ

を念じて名を称し、自ら帰せば即ち必 定
ひつじょう

に入り（成仏が定まっている位＝正定聚の位＝不退転の位に入り）、阿耨多羅三藐三
あ の く た ら さ ん み ゃ く さ ん

菩提
ぼ だ い

（無

上正等覚）を得んと。是の故に常に応に憶
おく

念
ねん

すべし（弥陀の本願への思いを保持すべきであ

る）。」１９ 

 

結び 

浄土に往生すれば、安楽な涅槃の境地に入り、永続的な幸せを獲 得
ぎゃくとく

する。釈尊は故郷に

帰った時に、一子ラーフラを出家させ、自らの弟子とした。釈尊は、実子が釈迦族の王とい

う世俗的な栄華よりも、涅槃の境地を得ることに大きな価値を置いたのである。出家、在家

に拘
かか

わらず、念仏すれば、好ましくない習気は消滅して行き、弥陀への気付きに因って、現

生で涅槃の道が開かれ得るのである。罪悪を犯せば、その記憶が消えるわけではない。併し、

涅槃の境界に達することに依って、罪悪感から苦悩することは無くなる。これは我々にとっ

て、救済となるであろう。多くの人々が浄土の住人となれば、有形の世界そのものが極楽に



 

11 

 

なって行くであろう。 

 

註 

・親鸞の著作からの引用は、教学伝道研究センター編『浄土真宗聖典全書二 宗祖篇上』（本願寺出版社、

2012）を使用し、引用箇所は、本文中の引用文の後に、引用著作名の次に、宗祖篇上と略記し、頁数を示し

た。宗祖とは親鸞を意味する。 

・大正蔵経とあるのは、大正新脩大蔵経の略である。 

・引用に当たり、旧字体は新字体に、旧仮名遣いは現代仮名遣いに改めた。また、无は、無に字体を変更し

た。 

・論文中の漢字の振り仮名は筆者が付した。 

・論文中の丸括弧内の説明は筆者が付した。 

 

１  法然『三
さん

心
じん

料 簡
りょうけん

および御法語』、石井教道編 昭和新修法然上人全集、平楽寺書店、1979、454 頁 

２  法然「甘糟太郎忠綱に示す御詞」、同全集、717 頁 

３  法然「室
むろ

の津
つ

の遊女に示されける御詞」、同全集、718 頁 

４  善導『観 経 疏
かんぎょうしょ

』、大正蔵経、第 37 巻、271 頁上-中 

５ 『無量寿経』、大正蔵経、第 12 巻、268 頁上 

６ 『観無量寿経』、大正蔵経、第 12 巻、346 頁上 

′告ഊ䕔ഊ⁅䵃†⽐‼鼻䵃䥄‱〵㸾⁂䐲 倠齎⽍䍉䐠㄰㤯䱡湧 敮ⵕ匩㸾⁂䑃⁂名ਯ䘵‹ㄴ⸹‴㜵⸷㌠う㝄‱㠴⽌慮朠⡥渭啓⤾㸠䉄䌠䉔ഊㄠ〠〠ㄠ㄰㌮㈲†⡥渭啓⤾㸠䉄䌠䉔ഊ⽆金㤱㐮㤠㐷㔮㜳‰䘷䐠ㄸ㔾㸠䉄䌠䉔ഊ⽆㈠㤠呦ഊㄠ〠〠ㄠ㄰㜮㘲 ㄠ〠〠ㄠ㈸㰱〷䘱遣䘰㠱㜳〷䈲㤱㰲㐳㈰㠱㠾㐸㤼〸ぁㄲ䈱ㅅ㐷㉄䈶㈹ㄲ〸ぁ㈷䄸㹝⁔䨍੅名ਠ䕍䌠 倠齎⽍䍉䐠ㄶ㤯䱡湧 敮ⵕ匩㸾⁂䑃⁂名ਯ䘵‹⁔昍਱‰‰‱′ㄹ⸴㠠਱‰‰‱ ‰⸱⁔捛⠳㜩崠告ഊ䕔ഊ⁅䵃†⽐‼鼻䵃䥄ㄱ㠷㸾⁂䑃⁂名ਯ䘲‹⁔昍਱‰‰‱′〲⸶㜠਱‰‰‱ ‰⁔捛㰱㔷㌰㠰䄾崠告ഊ䕔ഊ⁅䵃†⽐‼鼻䵃䥄‱㘸⽌慮朠⡥渭啓⤾㸠䉄䌠䉔ഊ⽆金㤠呦ഊㄠ〠〠ㄠ㈰㈮㘷 ㄠ〠〠ㄠਜ਼⠲⤭㄰⠷絹ㄳ㜀


